Этнокультурное воспитание дошкольников на основе культуры и традиций казахского народа

Аннотация

Этнокультурное воспитание в дошкольном возрасте выступает важным условием формирования у ребенка ценностного отношения к семье, родному краю, языку и культурному наследию. В статье раскрываются педагогические возможности традиций казахского народа как естественной среды для развития нравственных качеств, речи, эмоциональной отзывчивости и социальной компетентности дошкольников. Описаны подходы и практики организации этнокультурной работы в детском саду через игру, фольклор, искусство, обряды и взаимодействие с семьей.
Ключевые слова: этнокультурное воспитание, дошкольники, казахские традиции, народная педагогика, фольклор, национальные игры, патриотизм, преемственность.

Аңдатпа

інгі кезеңде этномәдени тәрбие беру баланың отбасыға, туған жерге, тілге және мәдени мұраға құндылық қатынасын қалыптастырудың маңызды шарты болып табылады. Мақалада қазақ халқының салт-дәстүрлері мен мәдениеті баланың адамгершілік қасиеттерін, тілін, эмоциялық сезімталдығын және әлеуметтік дағдыларын дамытуға табиғи орта ретінде қарастырылады. Балабақшада этномәдени жұмысты ойын, фольклор, өнер, дәстүрлі рәсімдер және отбасымен серіктестік арқылы ұйымдастырудың жолдары сипатталады.
Түйінді сөздер: этномәдени тәрбие, мектепке дейінгі жас, қазақ дәстүрлері, халық педагогикасы, фольклор, ұлттық ойындар, патриоттық сезім, сабақтастық.

Этнокультурное воспитание в дошкольном возрасте — это целенаправленное приобщение ребенка к культурным ценностям своего народа через живой опыт общения, игры, семейных традиций, языка, художественных образов и совместных дел, которые становятся для детей понятными и эмоционально значимыми. В период 3–6(7) лет формируются первые устойчивые представления о «своем» и «общем», складывается отношение к семье, родному краю, языку, символам и праздникам, а также закрепляются базовые нормы поведения в группе сверстников. Поэтому этнокультурное воспитание в детском саду важно строить не как редкое мероприятие «по календарю», а как естественную ткань повседневной жизни: ребенок лучше усваивает ценности не через объяснение, а через проживание, повторяющиеся ситуации и яркие впечатления, в которых культура становится частью его личного опыта [1].
В условиях Республики Казахстан этнокультурное воспитание особенно актуально как ресурс формирования уважения к государственному языку, любви к родной земле и понимания культурного многообразия страны. Современные ориентиры дошкольного воспитания подчеркивают развитие ребенка на основе общечеловеческих и национальных ценностей, включая коммуникативные навыки, социально-эмоциональную сферу, познавательное развитие и творчество [2]. Это означает, что знакомство с традициями казахского народа не сводится к «информации о прошлом», а становится педагогическим способом развивать речь, эмпатию, саморегуляцию, сотрудничество, инициативу и уважение к другим.
Содержательно этнокультурное воспитание можно понимать как введение ребенка в «культурный мир» через доступные возрасту формы. Для дошкольника культура проявляется прежде всего в том, что можно увидеть, услышать, потрогать и повторить: в приветствиях и пожеланиях, в музыкальных интонациях, в узорах и цветах орнамента, в традиционных предметах быта, в праздниках и семейных историях, в национальных играх и правилах гостеприимства. В этом смысле этнокультурное воспитание опирается на идеи этнопедагогики, которая рассматривает воспитательные традиции народа как источник ценностей и методов формирования личности. В педагогической литературе подчеркивается различие между народной педагогикой как опытом и этнопедагогикой как научным осмыслением этого опыта, что помогает переводить традиции в современные образовательные практики без формализма и «музейности» [6].
Одним из важных оснований для этнокультурной работы является государственная политика в сфере этнокультурного образования и воспитания, где подчеркивается ценность сохранения культурной самобытности, развития языков и культуры народов, укрепления гражданского согласия и уважения к этническому многообразию [3]. Для дошкольной организации это задает принцип: знакомя детей с традициями казахского народа, педагог одновременно формирует уважение к различиям и создает среду принятия, где каждый ребенок чувствует себя включенным в общую культуру Казахстана.
Практически этнокультурное воспитание в детском саду целесообразно строить как интеграцию нескольких взаимосвязанных линий: язык и культура общения, духовно-нравственные ценности и семейные традиции, фольклор и художественная культура, национальные игры и движение, предметно-развивающая среда и ремесла, праздники и ритуалы как культурные события, партнерство с семьей. Важно, чтобы эти линии не существовали отдельно. Когда дети слышат фольклор, а затем разыгрывают его в игре; когда музыка домбры звучит как фон для рисования орнамента; когда элементы национальных игр включаются в физкультурные занятия; когда праздник Наурыз проживается как серия добрых дел и совместной подготовки — культура становится целостной и «живой», а не набором разрозненных фактов.
Значимое направление — развитие культуры речи и уважительного общения через этнокультурные формы. Даже в русскоязычных группах возможно мягко и естественно вводить казахские приветствия, слова благодарности, обращения в ситуациях, где они уместны: «сәлеметсіз бе», «рақмет», «өтінемін», «сау бол». Для дошкольника важен смысл и контекст, поэтому слова должны звучать не как «урок», а как часть жизненного общения. Хорошо работают игровые ситуации «қонақ күту» (прием гостей), «дүкен» (магазин), «отбасы» (семья), где дети не просто произносят слова, а используют их по назначению: приглашают, угощают, благодарят, делают комплименты, просят о помощи и договариваются о правилах. Такой опыт поддерживает развитие коммуникативных навыков и приучает ребенка к культурно-этичному поведению, что соответствует целевым ориентирам дошкольного воспитания [2].
Следующая линия — духовно-нравственные ценности казахской культуры, тесно связанные с семьей и уважением к старшим. Традиция үлкенге құрмет, кішіге ізет (уважение к старшим и внимательность к младшим), гостеприимство, ценность доброго слова и взаимопомощи могут становиться основой воспитательных ситуаций в группе. В дошкольном возрасте ценности важно «показывать» через действия: дети помогают накрыть «дастархан» в игровой зоне, учатся делиться, поддерживать товарища, уступать очередь в игре, бережно относиться к общему имуществу. Нравственный смысл закрепляется сильнее, если педагог не читает наставления, а обсуждает с детьми конкретные ситуации: что почувствовал друг, когда его перебили; как можно попросить игрушку без конфликта; почему важно благодарить; как сохранить дружбу, если вы спорите. Этнокультурные традиции казахской семьи рассматриваются исследователями как ресурс духовно-нравственного воспитания, поскольку в них закреплены модели заботы, уважения, ответственности и общинности, понятные ребенку через семейные примеры [10].
Фольклор — один из самых доступных дошкольнику входов в культуру. Казахские сказки, легенды, короткие поучительные истории, загадки и пословицы развивают речь, воображение и моральное чувство. Здесь важно не перегружать ребенка «взрослыми» объяснениями, а вести разговор в форме диалога: «почему герой так сделал?», «как бы ты помог?», «что было бы, если…». Пословицы и поговорки лучше вводить ситуативно: когда дети мирятся — о дружбе и согласии; когда помогают — о добром деле; когда спорят — о справедливости. Загадки, скороговорки, ритмизованные приговорки естественно включаются в подвижные игры и режимные моменты, создавая атмосферу языковой игры и доброжелательного общения. Такой подход помогает ребенку воспринимать культурные тексты как «свои», а не как материал для проверки.
Музыкальная культура казахского народа обладает мощным эмоциональным воздействием, а дошкольный возраст как раз является периодом, когда эмоционально-образное восприятие доминирует над рациональным. Звучание домбры, кюи, народные мелодии, традиционные ритмы могут использоваться как средство развития чувствительности, сопереживания и художественного вкуса. На уровне мирового признания казахская традиция домбра-кюй рассматривается как культурная практика, связывающая людей с историческими корнями и традициями, вызывающая эмоциональный отклик и укрепляющая чувство общности [8]. Для детского сада это означает, что музыку домбры важно давать не только на празднике, но и в буднях: как фон для рисования, как настроение для театрализации, как повод поговорить о чувствах («какая музыка — спокойная или бодрая?»), как стимул к пластическому выражению. Живое выступление родителя или приглашенного музыканта особенно эффективно: ребенок видит, что культура — это не запись, а человек и его мастерство, и это вызывает уважение и интерес.
Неотъемлемая часть этнокультурного воспитания — предметно-развивающая среда, которая делает культуру «видимой» и доступной для действия. Этноуголок в группе должен быть не витриной, а игровой лабораторией: безопасные элементы национального костюма (жилет, тюбетейка/тақия), макет юрты, образцы орнамента, предметы декоративно-прикладного искусства, иллюстрации с природой степи и традиционными занятиями, книги со сказками и картинками. Детям важно не просто смотреть, а взаимодействовать: собрать узор из модулей, «украсить» орнаментом бумажный «сырмақ», построить «аул» из конструкторов, организовать «праздник в юрте» в сюжетной игре. Тогда эстетика и символика культуры становятся частью детского опыта. Через творчество дошкольники осваивают ритм, симметрию, аккуратность, чувство формы и цвета, а также учатся уважать труд мастера и ценить красоту.
Национальные игры — один из самых сильных механизмов включения в традицию, потому что ребенок воспринимает игру как естественную и радостную форму жизни. Подвижные и сюжетные игры развивают правила поведения, честность, умение договариваться, выдержку и командное взаимодействие. Отдельное место занимает традиционная игра с асық (асық ату и родственные варианты), которая в Казахстане имеет статус значимого элемента нематериального культурного наследия и рассматривается как традиционная практика, передающаяся между поколениями [9]. Для дошкольного возраста игру с асықами необходимо адаптировать по безопасности и сложности: использовать мягкую разметку, небольшую дистанцию, правила очередности и поддержки, чтобы акцент был не на «соревновании любой ценой», а на уважении к партнеру, принятии результата и радости совместной активности. Включение национальных игр в режим дня дает педагогический эффект: дети учатся контролировать эмоции при победе и проигрыше, соблюдать договоренности, поддерживать товарища, просить и предлагать помощь, а это и есть важнейшие социально-коммуникативные навыки дошкольника.
Праздники и традиционные культурные события выполняют роль «точек памяти», вокруг которых формируется эмоционально окрашенная связь ребенка с культурой. Наурыз в дошкольной организации целесообразно организовывать не только как концерт, а как проживание смысла обновления, добрых пожеланий и заботы о других. На международном уровне Nowruz/Наурыз рассматривается как праздник, подчеркивающий культурное наследие, разнообразие и традиции, а также как повод для ежегодных событий, направленных на сохранение и популяризацию связанной с ним культуры [7]. В детском саду это можно перевести в понятные детям действия: посадить семена и наблюдать рост как символ весны, сделать «дерево пожеланий», разучить короткие добрые фразы, организовать «ярмарку добрых дел» в группе, приготовить с воспитателем символические угощения в игровой форме. Смысл праздника тогда становится воспитательным: дети связывают традицию с добротой и общностью, а не только с костюмами и декорациями.
Важно подчеркнуть, что этнокультурное воспитание не равно реконструкции обрядов «как в учебнике». В дошкольной педагогике уместнее культурно корректное знакомство со значением традиций, связанных с жизненным циклом ребенка и семьи: шілдехана, бесікке салу, тұсаукесер. В детском саду это может быть обсуждение в форме сказочного сюжета, театрализации, семейного рассказа или тематического дня «Как растет ребенок», где основной акцент делается на заботе, любви и добрых пожеланиях семье и малышу. Такой подход сохраняет уважение к культуре и одновременно соответствует возрастным возможностям детей.
Роль педагога в этнокультурном воспитании — ключевая, но она должна быть тактичной. Взрослый создает условия, показывает личное уважение к культуре, поддерживает инициативу детей, помогает им договариваться и проживать совместные события, но не превращает традицию в «обязательную демонстрацию». Важно избегать формализма: когда ребенок чувствует, что от него ждут «правильных ответов», интерес снижается, а культура становится внешней. Гораздо эффективнее позиция партнерства: педагог задает вопросы, искренне удивляется вместе с детьми, предлагает попробовать, поощряет рассказы о семье, помогает выразить чувства и мысли. Такой стиль поддерживает и общую линию дошкольных стандартов, ориентированных на развитие ребенка через деятельность, общение и учет индивидуальных особенностей [1].
Сотрудничество с семьей — необходимое условие, потому что именно семья несет ребенку культурную преемственность. Детский сад может выстроить партнерство через «семейные истории» (мини-рассказы родителей о традициях), «музей одного предмета» (когда семья приносит безопасный культурный предмет и рассказывает о нем), совместные мастерские по орнаменту, приглашение родителей-музыкантов, семейные праздники Наурыза. При этом участие должно быть добровольным и уважительным, чтобы не создавать давления. Семейная линия особенно важна в многонациональных группах: знакомство с казахской культурой можно строить как культуру гостеприимства и открытости, где уважение к корням сочетается с уважением к другим.
Этнокультурное воспитание в дошкольной организации целесообразно оценивать не через «знания» в школьном смысле, а через проявления интереса и поведения: ребенок узнает отдельные культурные символы, бережно относится к предметам этноуголка, использует слова вежливости, может сыграть роль хозяина и гостя в сюжетной игре, соблюдает правила национальных игр, проявляет уважение к старшим в игровых ситуациях, с удовольствием слушает музыку домбры и пытается передать ее настроение движением или рисунком. Главный результат — позитивная идентичность и эмоциональная связь с культурой: ребенок чувствует, что традиция — это про него, про его дом и про дружбу людей вокруг. Такой результат соответствует и более широким целям этнокультурного образования как ресурса согласия и гражданской общности при сохранении культурной самобытности [3].
Таким образом, этнокультурное воспитание дошкольников на основе культуры и традиций казахского народа является мощным ресурсом гармоничного развития личности. Оно укрепляет нравственные ориентиры через семейные ценности и традиции гостеприимства, развивает речь и культуру общения через фольклор и двуязычную среду, формирует художественный вкус через орнамент, музыку и ремесла, развивает социальные навыки и саморегуляцию через национальные игры и общие правила. Когда традиция проживается детьми в деятельности — в игре, творчестве, празднике и совместных делах — она перестает быть «темой» и становится опытом, который поддерживает ребенка в общении, обучении и взрослении в современном мире.

Список использованных источников 
1. Қазақстан Республикасы Оқу-ағарту министрінің 2022 жылғы 3 тамыздағы № 348 бұйрығы «Мектепке дейінгі тәрбие мен оқытудың, бастауыш, негізгі орта және жалпы орта, техникалық және кәсіптік, орта білімнен кейінгі білім берудің мемлекеттік жалпыға міндетті стандарттарын бекіту туралы» [Электрондық ресурс]. — URL: https://adilet.zan.kz/kaz/docs/V2200029031 
2. Электрондық үкімет порталы (eGov.kz). Мектепке дейінгі тәрбие мен оқытудың мемлекеттік стандарты туралы ақпарат [Электрондық ресурс]. — URL: https://egov.kz/cms/kk/articles/pre_school/preschool 
3. Қазақстан Республикасы Президентінің жанындағы Мемлекеттік саясат жөніндегі ұлттық кеңес. «Қазақстан Республикасында этномәдени білім беру тұжырымдамасы туралы» (1996 ж.) [Электрондық ресурс]. — URL: https://adilet.zan.kz/rus/docs/N960003058_ 
4. Выготский Л. С. Игра и её роль в психическом развитии ребёнка // Вопросы психологии. — 1966. — № 6. — С. 62–68 [Электронный ресурс]. — URL: https://detsad90.perm.prosadiki.ru/media/2019/03/05/1273622113/Vy_gotskij_L.S._IGRA_I_EE_ROL_V_PSIXICHESKOM_RAZVITII_REBENKA.pdf 
5. Эльконин Д. Б. Психология игры. — 2-е изд. — М.: Гуманитарный издательский центр ВЛАДОС, 1999. — 360 с. [Электронный ресурс]. — URL: https://psychlib.ru/mgppu/EPi-1999/EPI-001.HTM 
6. Закирова В. Г. Этнопедагогика: краткий конспект / Казанский (Приволжский) федеральный университет [Электронный ресурс]. — URL: https://kpfu.ru/staff_files/F803767287/Uchebnoe_posobie_Etnopedagogika_kratkij_konspekt.pdf 
7. UNESCO. International Day of Nowruz (Nowruz/Наурыз) [Electronic resource]. — URL: https://www.unesco.org/en/international-day-nowruz 
8. UNESCO. Kazakh traditional art of Dombra Kuy (Representative List of the Intangible Cultural Heritage of Humanity) [Electronic resource]. — URL: https://ich.unesco.org/en/RL/kazakh-traditional-art-of-dombra-kuy-00996 
9. UNESCO. Kazakhstan — Elements on the Lists of Intangible Cultural Heritage (в т.ч. Kazakh traditional Assyk games) [Electronic resource]. — URL: https://ich.unesco.org/en/state/kazakhstan-KZ 
10. Джанзакова Ш. И. Этнокультурные традиции казахской семьи в духовно-нравственном воспитании детей и подрастающего поколения // Научный журнал (статья в базе CyberLeninka) [Электронный ресурс]. — 2021. — URL: https://cyberleninka.ru/article/n/etnokulturnye-traditsii-kazahskoy-semi-v-duhovno-nravstvennom-vospitanii-detey-i-podrastayuschego-pokoleniya 

